




del caos a la hecatombe 

¿El destino de la civilización occidental?





Jacques S. Roch

del caos a la hecatombe 

¿El destino de la civilización occidental?



Primera edición: enero de 2026

© Comunicación y Publicaciones Caudal, S.L.
© Jacques S. Roch	
© Fotografía de portada: túnel esculpido en el hielo del glaciar 
Solheimajokull (Islandia). Foto cortesía de Sarah Roch Pendería.

ISBN: 979-13-87909-64-2
ISBN digital: 979-13-87909-65-9
Depósito legal: M-2142-2026

Editorial Adarve
C/Luis Vives, 9
28002 Madrid
editorial@editorial-adarve.com
www.editorial-adarve.com

Impreso en España







 - 9 -

Las naciones son dirigidas hoy en día por la locura, por hombres medio-
cres, y gobernados por sentimientos y apetitos.

Dr. Alexis Carrel   
(La incógnita del hombre)

El hombre es esclavo no solo de la naturaleza y de la sociedad, sino 
también de la civilización.

Nicolas Berdiaev  
(Libertad y esclavitud del Hombre)

La Torre de Babel 
Peter Brueghel el Viejo (hacia 1563)

 Museo Boymans-Van Beuniningen (Holanda)



 - 10 -

 En la civilización occidental, la vida interior del individuo —con 
toda su riqueza— se encuentra relegada al último plano de la existen-
cia. El hombre está tan atrapado en el engranaje de la vida mecaniza-
da que no le queda tiempo para hacer un alto, ni el poder de atención 
necesario para dirigir hacia sí mismo su mirada mental. El hombre 
pasa sus días absorbido por las circunstancias. La inmensa máquina 
que lo arrastra gira sin cesar y le impide detenerse, a riesgo de ser des-
trozado. Hoy como ayer y mañana como hoy, se agota el hombre en esa 
carrera desenfrenada, lanzado en una dirección que, en definitiva, no lo 
conduce a ninguna parte. La vida pasa casi desapercibida, rápida como 
un rayo de luz, después, siempre ausente de sí mismo, cae devorado.

Boris Mouravieff 
(Gnosis I,1960)

A la memoria de Boris Mouravieff
Historiador de Rusia y de las civilizaciones

(1890-1966)



Índice de capítulos

Prefacio Lecciones desde el termitero .......................................... 13

Consideraciones personales............................................................. 15

Capítulo Primero. El mito del Gran Diluvio y la Torre de Babel.... 49

Capítulo Segundo. La falsa idea del progreso: La religión industrial..65

Capítulo Tercero. La Civilización Occidental Moderna.............. 121

Capítulo Cuarto. La sociedad consumista: born to shop............ 147

Capítulo Quinto. El Occidente contra el Mundo......................... 187

Capítulo Sexto. Del caos a la hecatombe....................................... 239

Epílogo. La Torre de Babel: ¿en ruinas?........................................ 293

Bibliografía......................................................................................... 321





 - 13 -

 Prefacio 

Lecciones desde el termitero 

Es nuestro mundo entero que está enfermo moralmente.  
A. Solzhenitsyn

La vida del hombre está cruzada por corrientes subterráneas que arras-
tran al hombre a una atmósfera de violencia y de esclavitud.

Nicolas Berdiaev

Si queremos que nuestra civilización sobreviva, debemos romper con el 
hábito de reverenciar a los grandes hombres. Los grandes hombres pueden 
cometer grandes errores [...], algunos de los más grandes líderes del pasado 

apoyaron el ataque perenne a la libertad y a la razón.  
Karl Popper 

			          





 - 15 -

Consideraciones personales

El Dr. Alexis Carrel1 (1873-1944) fue un afamado cirujano 
francés, Premio Nobel de Medicina en 1912, además de excelente 
escritor y elevado maestro espiritual. Hoy en día, en nuestra «ma-
ravillosa» era digital, injustamente olvidado; expuso sus temores 
acerca del futuro de la civilización occidental moderna, hace ya 
casi un siglo de ello, a la vista del rumbo que esta tomaba; así los 
expresaba, a modo de seria advertencia, en el capítulo titulado «La 
renovación del Hombre» de su libro La Incógnita del Hombre2:

Por primera vez en la Historia, la Humanidad, ayudada por la Ciencia, 
se ha vuelto dueña de su destino. Pero ¿seremos capaces de hacer uso de este 
conocimiento de nosotros mismos en provecho propio? Para progresar de nuevo, 
el hombre tiene que reconstruirse. Y no puede hacerlo sin sufrir. Porque es a la 
vez mármol y escultor. Para descubrir su verdadero rostro tiene que destrozar 
a martillazos su propia substancia. No se someterá a este tratamiento si no le 
lleva a ello la necesidad. Mientras se encuentra rodeado del confort, la belleza 
y las maravillas mecánicas engendradas por la Tecnología, no comprende cuán 
urgente es esta operación. No alcanza a darse cuenta de que está degenerando. 
¿Para qué va a esforzarse en modificar su manera de ser, de pensar y de vivir?

En mi juventud, las ansias por descubrir cosas nuevas me de-
voraban. Cada vez que compraba un libro «crucial» me saltaba sus 
prefacios. ¡Grave error!, sería, mutatis mutandis, ¡como si llegásemos 
tarde a la obertura de la ópera Carmen de Bizet! Los prefacios, los 
prólogos y las introducciones contienen, como las oberturas de 



 - 16 -

las grandes óperas, la esencia de estas, como el capullo, la magni-
ficencia de la flor aún por nacer. Un par de ejemplos; el primero: 
¿acaso no sería propio de insensatos saltarse el de Jean Paul Sartre 
(1905-1980) que escribió (contra la ocupación francesa de Argelia) 
para el impactante libro de Frantz Fanon3, icono del movimiento 
anticolonialista del siglo xx, autor de Los condenados de la Tierra4? 
Este fue el terrorífico grito de rabia que lanzó contra el colonialis-
mo francés: 

Nuestra fuerza de choque ha recibido la misión de convertir en realidad esa 
abstracta certidumbre: se ordena reducir a los habitantes del territorio anexado 
al nivel de monos superiores, para justificar que el colono los trate como bestias. 
La violencia colonial no se propone solo como finalidad mantener en actitud 
respetuosa a los hombres sometidos, trata de deshumanizarlos. Nada será aho-
rrado para liquidar sus tradiciones, para sustituir sus lenguas por las nuestras, 
para destruir su cultura sin darles la nuestra; se les embrutecerá de cansancio. 
Desnutridos, enfermos, si resisten todavía al miedo se llevará la tarea hasta el 
fin: se dirigen contra el campesino los fusiles; vienen civiles que se instalan en su 
tierra y con el látigo lo obligan a cultivarla para ellos. Si se resiste, los soldados 
disparan, es un hombre muerto; si cede, se degrada, deja de ser un hombre; la 
vergüenza y el miedo van a quebrar su carácter, a desintegrar su persona.

 Y el segundo ejemplo: el genial periodista y escritor italiano 
Alberto Moravia5 (1907-1990), autor de una colección de textos 
titulada El hombre como fin y otros ensayos6 de cuyo Prefacio extraeré, 
con sumo cuidado, como si fueran las perlas del ajuar de una anti-
gua princesa durmiendo en su sarcófago dorado, el siguiente texto 
que desprende una lucidez exquisita:

[…] Sería difícil encontrar en el mundo moderno la robusta confianza, la 
sanguínea plenitud, el rico temperamento que fueron propios del humanismo en 
sus albores. El hombre del neocapitalismo, con todos sus refrigeradores, sus super-
markets, sus automóviles utilitarios, sus cohetes y sus sets televisivos, se muestra 
tan exangüe, descorazonado, desvitalizado y neurótico que justifica a quienes 



 - 17 -

querrán aceptar su decadencia como si fuera un hecho positivo y reducirlo a ser un 
objeto entre los objetos. Sin embargo, el hombre del neocapitalismo no logra olvi-
dar su propia naturaleza, humana después de todo. Por esto, su antihumanismo 
no alcanza a ser positivo. Bajo apariencias brillantes y abstractas se ocultan, si 
bien se mira, el tedio, el disgusto, la impotencia y la irrealidad.

Estamos ciertamente en un momento crucial de la historia de 
la humanidad; no tenemos ni idea de lo que sucederá en un futuro 
próximo o lejano, pero lo que sí sabemos es que esta nueva era, 
ese mundo moderno, o mejor dicho posmoderno, tan finamen-
te retratado por Moravia está, en este siglo xxi, definido por una 
crisis de valores morales y éticos, también de naturaleza religiosa, 
artística, política y económica. Esta crisis se precipitó a raíz del 
desencadenamiento de las hecatombes de las dos grandes guerras 
mundiales del pasado siglo. Su impacto psicológico fue enorme 
sobre la conciencia de los pueblos afectados por estas y sus colo-
nias, y cuya extensión y virulencia, desde entonces, no han deja-
do de crecer a pasos agigantados, magnificados, en su espantoso 
desequilibrio, por el rumbo errático de la era digital. Todos ellos 
afectan y desarticulan de forma trágica las células de la civilización 
occidental, es decir, la sociedad y los hombres, sus cromosomas. 
Crisis, como observamos, con muy diferentes orígenes, todos ellos 
sincronizados en el tiempo y en el espacio, como una esclerosis 
múltiple, afectando, en su casi totalidad, a todos los órganos de las 
naciones modernas de nuestro planeta. El historiador y filósofo 
británico Christopher Dawson7 (1889-1970) escribió en Dinámica 
de la Historia universal8 esta interesante reflexión:

La crisis que ha azotado el mundo moderno durante el período de posgue-
rra no es meramente una crisis económica. Compromete el futuro de toda la 
cultura occidental, y, por lo tanto, el destino de la humanidad.

O esta otra del sociólogo italoargentino Gino Germani9 (1911-
1979) que tomo del prefacio que redactó para la versión castellana 



 - 18 -

de El Miedo a la libertad10 del psicólogo humanista y ensayista ale-
mán Erich Fromm11 (1900-1980):			 

La crisis actual no es la expresión del destino inevitable de la especie humana; 
por el contrario, es una crisis de crecimiento, es el resultado de la progresiva libe-
ración de sus inmensas potencialidades materiales y psíquicas; el hombre se halla 
en el umbral de un mundo nuevo, un mundo lleno de infinitas e imprevisibles 
posibilidades; pero está también al borde de una catástrofe total. La decisión está 
en sus manos; en su capacidad de comprender racionalmente y de dirigir según sus 
designios los procesos sociales que se desarrollan a su alrededor.	

El Dr. Konrad Lorenz12 (1903-1989), Premio Nobel de Medici-
na en 1973, fue uno de los máximos representantes de la etología 
animal, además de excelente ensayista y conferenciante. Sus cono-
cimientos abarcaban desde la zoología al estudio y la evolución de 
las sociedades humanas; citaré, de su ensayo Decadencia de lo huma-
no13, el siguiente pasaje que pertenece al capítulo «El malestar de 
la cultura»:

La mente humana, creada mediante el pensamiento abstracto, el lenguaje 
sintáctico y la consiguiente transmisión hereditaria del saber tradicional, se 
desarrolla a una velocidad muy superior a la del alma. De resultas, el hombre 
cambia con mucha frecuencia el medio ambiente propio en perjuicio suyo. Hoy 
está en trance de aniquilar la simbiosis terrestre de la que vive y en la que vive, 
y, por ende, de cometer suicidio.

Para Lorenz, el alma es más antigua que la mente; consideraba 
esta última como la experiencia subjetiva del hombre —lo que yo 
calificaría como conciencia— y no se sabía cuándo esta se formó; 
a continuación, señalaba que:

Es tan enorme la velocidad con que cambia la mente humana y con que el 
hombre mediante su tecnología transforma el medio ambiente propio en algo 
distinto por completo que la marcha del desarrollo histórico filogénico parece 



 - 19 -

haberse interrumpido en comparación con ella. Desde el nacimiento de la civi-
lización humana, el alma humana ha permanecido inalterada en lo esencial; 
no es sorprendente, pues, que la civilización le imponga con mucha frecuencia 
unos cometidos irrealizables.

En una época más reciente, contemplando el siglo xxi en todo 
el esplendor de su amanecer, el historiador británico Niall Fergu-
son14 (1964) se hacía la siguiente pregunta (en el prólogo de su en-
sayo Civilización, Occidente y el resto15) en relación con el surgimiento 
de nuevas potencias económicas originarias de los grandes países 
del continente asiático, con China a la cabeza de todos ellos. Según 
su cualificada opinión, arrasarían con la potencia devastadora de 
un tsunami lo que queda de genuinamente europeo, es decir, con 
los valores que dieron lugar a la mayor civilización —la occidental 
moderna— que ha conocido el hombre si obviamos, como es na-
tural, la china, muy encerrada en sí misma, y que, por lo tanto, no 
pudo expandirse más allá del continente asiático:

Y para mí, la cuestión subsiguiente es esta: si podemos dar con una buena 
explicación de la supremacía de Occidente en el pasado, ¿podremos ofrecer 
entonces un pronóstico para su futuro? ¿Es este realmente el fin del mundo de 
Occidente y el advenimiento de una nueva época oriental? En otras palabras: 
¿estamos presenciando la decadencia de una edad en la que la mayor parte de 
la humanidad ha estado más o menos subordinada a la civilización surgida 
en Europa occidental tras el Renacimiento y la Reforma; la civilización que, 
impulsada por la revolución científica y la Ilustración, se expandió a través 
del Atlántico y llegó hasta las Antípodas, alcanzando finalmente su apogeo 
durante los años de la revolución, la industria y el imperio? 

Y más allá de las importantes preguntas que se plantea Niall 
Ferguson, el filósofo australiano Toby Ord16 (1979) en El precipicio, 
riesgo existencial y el futuro de la humanidad17 escribió como introduc-
ción:



 - 20 -

Impulsado por el progreso tecnológico, nuestro poder ha crecido tanto que, 
por primera vez en la larga historia de la humanidad, tenemos la capacidad de 
destruirnos a nosotros mismos, cortando todo nuestro futuro y todo lo que po-
dríamos llegar a ser [...]. La humanidad carece de la madurez, la coordinación 
y la previsión necesarias para evitar cometer errores de los que nunca podremos 
recuperarnos. A medida que crece la brecha entre nuestro poder y nuestra 
sabiduría, nuestro futuro está sujeto a un nivel de riesgo cada vez mayor. Esta 
situación es insostenible. Por eso, durante los próximos siglos, la humanidad 
será puesta a prueba: o actuará de manera decisiva para protegerse a sí mismo 
y a su potencial a largo plazo o, con toda probabilidad, esto se perderá para 
siempre. Para sobrevivir a estos desafíos y asegurar nuestro futuro, debemos 
actuar ahora: gestionar los riesgos de hoy, evitar los de mañana, y convertirse 
en el tipo de sociedad que nunca volverá a plantear tales riesgos para sí misma. 
Solo en el último siglo se hizo evidente el poder de la humanidad para amena-
zar todo su futuro.

En este estudio, se analizará, con base en prestigiosos historia-
dores, sociólogos y antropólogos, los principales riesgos que pue-
den arrastrar a la humanidad hacia su casi segura extinción, hacia la 
hecatombe final... ¡a toda ella!, no solamente a nuestra civilización 
occidental. Todos estamos subidos en un mismo barco, una nave 
que hace aguas por todas partes y, lo que es aún peor, sin nadie al 
timón: ¿Hacia dónde se dirige? ¡Esa es la gran pregunta a la espera 
de una respuesta!

§

La civilización de las termitas

La civilización de los termes, también conocidos por el nom-
bre de termitas, hormigas blancas (aunque no tenga nada que ver 
con ellas, pues son sus enemigas mortales) o comejenes, ha dejado 
asombrados a generaciones de entomólogos. Fueron estudiados, 
entre otros, por el alemán Hermann August Hagen (1817-1893). 



 - 21 -

Este extraordinario sabio los observó minuciosamente en sus cen-
tenares de diferentes especies, viajando por casi todos los conti-
nentes donde aquellos habitaban, trabajos que dieron por resul-
tado su monumental tratado Monografía de las termitas (1855-1860); 
un libro escrito en compañía de otro gran naturalista, ornitólogo 
y zoólogo belga, además de gran coleccionista de insectos y aves, 
el barón Michel Edmond de Sélys Longchamps (1813-1900). El 
genial ensayista y dramaturgo belga Maurice Maeterlinck18 (1862-
1949) escribió en La vida de los termes19:	

Esta civilización, la más antigua que se conoce (según Maeterlinck, 
precede en cien millones de años a la aparición del hombre sobre 
nuestro planeta. Nota del autor) es la más curiosa, la más compleja, la 
más inteligente y, en cierto sentido, la más lógica, la mejor adaptada a las difi-
cultades de la existencia, que, antes que la nuestra, se ha manifestado sobre este 
globo. Desde varios puntos de vista, aunque feroz, siniestra y a menudo repug-
nante, es superior a la de las abejas, la de las hormigas y la del hombre mismo.

Más adelante, escribió este texto tan estremecedor que parece 
una profecía autocumplida:	   

Es bastante inquietante comprobar que cada vez que la Naturaleza da a un 
ser, que parece inteligente, el instinto social, amplificando, organizando la vida 
en común, que tiene por punto de partida la familia, las relaciones de madre a 
hijo, es para conducirle, a medida que la asociación se perfecciona, a un régimen 
cada vez más severo, a una disciplina, a compulsiones, a una tiranía de las más 
intolerantes e intolerables, a una existencia de fábrica, de cuartel o de prisión, sin 
descanso, sin tregua, utilizando implacablemente, hasta el agotamiento y hasta 
la muerte, todas las fuerzas de sus esclavos, exigiendo el sacrificio y la desgracia 
de todos sin provecho ni felicidad de nadie, para no llegar más que a prolongar, a 
renovar y a multiplicar en el horizonte de los siglos una especie de desesperación 
común. Se diría que estas sociedades de insectos, que nos preceden en el tiempo, 
han querido ofrecernos una caricatura, una parodia anticipada de los paraísos 
terrestres hacia los cuales se encaminan la mayor parte de los pueblos civilizados; 
y se diría, sobre todo, que la Naturaleza no quiere la felicidad.



 - 22 -

El padre Pierre Teilhard de Chardin20 (1881-1955), antropó-
logo, teólogo y filósofo francés, aporta, en El Fenómeno Humano21 
(Cap. III Deméter, 3. «La Proximidad de los Tiempos»), esta inte-
resante reflexión:

En los insectos superiores, la concentración cefálica de los ganglios nerviosos 
corre pareja con una extraordinaria riqueza y precisión de los comportamien-
tos. Quedamos verdaderamente pensativos cuando vemos vivir a nuestro alre-
dedor este mundo tan maravillosamente ajustado y a la vez tan espantosamente 
lejano.

¿Competidores? ¿Quizá sucesores? […]. ¿No sería necesario mejor decir 
una muchedumbre patéticamente comprometida y luchando dentro de un calle-
jón sin salida?

Cuando por primera vez leí La vida de los termes, me vinieron a la 
memoria las demostraciones multitudinarias de Corea del Norte, 
en las cuales decenas de miles de títeres, en sus estadios engalana-
dos con banderas y eslóganes, tan automatizados como las termi-
tas, sus lejanos parientes —condenadas a soportar su triste destino 
dentro de los oscuros laberintos de su termitero— rendían pleite-
sía de esclavos al amo supremo, a su Moloch22, a su «Reina Madre». 
Recordaba, sin duda, lo escrito más arriba por Teilhard de Chardin, 
pero también a Maeterlinck (en su ensayo arriba mencionado) este 
texto del capítulo «La moral y la comejenera»23:

Si la organización social de la colmena parece ya muy dura, la de la co-
mejenera es incomparablemente más áspera, más implacable. En la colmena 
encontramos un sacrificio casi completo a los dioses de la ciudad, pero le queda 
a la abeja algún viso de independencia.

La mayor parte de su vida se desarrolla fuera a la luz del sol […]. En la 
sombría república estercórea (se refiere al interior del termitero. Nota 
del autor), el sacrificio es absoluto, el emparedamiento total, la vigilancia 
incesante; todo es negra opresión. Los años se suceden en medio de estrechas 



 - 23 -

tinieblas. Todos son esclavos y casi todos son ciegos. Nadie, excepto las víctimas 
de la gran locura genital, sube a la superficie del suelo, ni atisba el horizonte, 
ni entrevé la luz del día.

Y un poco más adelante:

Los dioses del comunismo truécanse allí en insaciables Molochs. Cuanto 
más se les da, más piden, y no cesan de exigir más que cuando el individuo 
está aniquilado y su desgracia no tiene remedio […]. Todas se consumen, día 
y noche, sin descanso, en tareas precisas, diversas y complicadas […]. La 
disciplina parece más feroz que la de los carmelitas o la de los trapenses, y la 
sumisión voluntaria a leyes o reglamentos que vienen no se sabe de dónde es tal 
que ninguna asociación humana puede darnos ejemplo parecido.

Y al final plantea la siguiente gran pregunta, pensando, quizá, en 
el propio destino del Homo sapiens recens:

¿Vive desde hace millones de años únicamente por vivir, o más bien para 
no morir, para multiplicar indefinidamente su especie sin alegría, para perpe-
tuar sin esperanza una forma de existencia entre todas, la más desheredada 
siniestra y miserable?24 

Y como no podía ser menos, en plena sintonía con Maeterlinck, 
Alberto Moravia se preguntaba, sin ningún tipo de concesión, en 
su ensayo anteriormente mencionado:

 ¿Qué diferencia existe entre una colmena, un hormiguero y el Estado 
moderno? Así, en la colmena, en el hormiguero, como en el Estado moderno, 
las abejas, las hormigas y los hombres son medios para la colmena, para el 
hormiguero y para el Estado, y el fin, en cambio, consiste en la colmena, el 
hormiguero y el Estado.

Somos simples pequeños mecanismos, las ruedecillas minús-
culas que giran al servicio del mecanismo universal de las grandes 



 - 24 -

ruedas dentadas con precisión milimétrica. Hace ya mucho tiempo 
que las sociedades modernas, presas de sus ciegas rutinas, se en-
caminan hacia su precipicio; ¿se convertirán, a su vez, en termitas, 
desplegando la misma ciega obediencia y ferocidad? Lo pudimos 
ver en el pasado siglo XX, el siglo por excelencia del progreso, sím-
bolo del desarrollo tecnológico y mercantil. Pero, al mismo tiem-
po, del consumo ostensivo y conspicuo. Fue actor y testigo de los 
dos peores e inimaginables cataclismos que ninguna mente, en el 
pasado, pudo imaginar: la Primera y la Segunda Guerra Mundial. 
Aquellas fueron guerras de exterminio que se cebaron, con infinita 
crueldad, sobre las poblaciones civiles de las naciones enfrentadas, 
y que, paradójicamente, compartían el substrato cultural y religioso 
de su idéntica experiencia ancestral.

El gran poeta y escritor francés Paul Valéry25 (1871-1945) escri-
bió en Miradas sobre el mundo actual 26 cómo la tecnología aplicada a 
la guerra moderna la había transformado de raíz, convirtiéndola en 
un despiadado y potentísimo instrumento de destrucción masiva:

La última guerra27 no puede considerarse como un simple agrandamiento 
de los conflictos de antaño. Esas guerras del pasado se terminaban mucho antes 
del agotamiento real de las naciones intervinientes. Así, por una sola pieza 
perdida, los buenos jugadores de ajedrez abandonaban la partida. Era, pues, 
una clase de «convención» con lo que se acababa el drama, y el acontecimiento 
que decidía la desigualdad de las fuerzas era más simbólico que efectivo. Pero 
hemos visto, al contrario, hace muy pocos años, la guerra toda moderna seguir 
fatalmente hasta el extremo agotamiento de los adversarios, cuyos recursos al 
completo, hasta los más lejanos, venían a consumirse sobre el frente de combate.

Pero desengañémonos: tal como escribió el sociólogo francés 
Gaston Bouthoul28 (1899-1980) en La guerra29: «La guerra no es un 
instrumento, sino que somos nosotros los instrumentos de la gue-
rra» (sic), y la Gran Guerra moderna nació, muy probablemente, 
con Napoleón Bonaparte. Al hilo de sus victorias, montado sobre 
su alazán, el egocéntrico emperador de Europa acabó su vida, aba-



 - 25 -

tida su gloriosa epopeya, como un mendigo enfermo malviviendo 
bajo un puente, abrasado por las llamas de su propia maldición. 
Para él y otros muchos como él, la gloria lo era todo, y, a causa 
de esta, sucumbió su ilimitada ambición en el oscuro abismo de 
su espejismo salvaje. La destrucción desplegó sus negras alas y, 
como un Atila surgiendo de las puertas del infierno, guiando sus 
despiadadas hordas por los campos europeos, los redujo, empa-
pándolos de sangre inocente, a un montón de cenizas humeantes. 
Los franceses le erigieron en su honor un majestuoso Arco del 
Triunfo, tributo a su genio militar, y, ad maiorem diaboli gloriam de 
sus innumerables e inocentes víctimas. Hoy como ayer, gobierna 
encarnado el poder destructor, la eficacia matemática al servicio 
de la maldad, de la dominación más brutal y demás quimeras del 
hombre, ese loco mono asesino, como bien lo describiera Erich 
Fromm, en el siguiente texto que tomo de El corazón del Hombre30:

La creencia en la bondad del hombre fue resultado de la nueva confianza 
del hombre en sí mismo, adquirida como consecuencia del enorme progreso eco-
nómico y político que empezó con el Renacimiento. Por el contrario, la banca-
rrota moral de Occidente, que empezó con la Primera Guerra Mundial y llevó, 
más allá de Hitler y Stalin, de Coventry e Hiroshima, a la preparación actual 
para el exterminio universal, puso de manifiesto una vez más la insistencia 
tradicional sobre la predisposición del hombre al mal.

Y más adelante:

El hombre ordinario con poder extraordinario es el principal peligro para 
la humanidad, y no el malvado o el sádico. Pero, así como se necesitan armas 
para hacer la guerra, se necesitan las pasiones del odio, de la indignación, de 
la destrucción y del miedo para hacer que millones de hombres arriesguen la 
vida y se conviertan en asesinos. Esas pasiones son condiciones necesarias para 
desencadenar la guerra; no son sus causas, como tampoco lo son los cañones y 
las bombas por sí mismos. 	



 - 26 -

Quisiera, llegados a este punto, recordar al sociólogo neerlan-
dés J. G. de Beus31 (1909-1991), rescatándole del olvido por unos 
instantes. Escribió esta profunda reflexión acerca de la guerra que 
pertenece a El futuro de Occidente32:

Pero las guerras no se ganan solo mediante la fuerza militar y material, por 
indispensables que estas sean. Las guerras se ganan finalmente por el vigor y 
la perseverancia de los combatientes, y estos dependen de su convicción de luchar 
por una causa merecedora del sacrificio que requiere.

Y a continuación:

Todas las grandes guerras alcanzaron más pronto o más tarde una fase 
de equilibrio militar; es entonces cuando los factores espirituales y mentales 
comienzan a dominar el resultado. No pueden derrotar por sí mismos a los 
cañones y a los tanques, pero cuando los cañones y los tanques callan es cuando 
el espíritu inclina la balanza. No puede ser sometido por la fuerza bruta.

Y esta gran verdad, quizá, sobreviva en la actualidad, porque es 
eterna y, quizá, la fuerza de los valores espirituales de la tradición 
del humanismo cristiano logre, al final, rescatar nuestra civilización 
de su inminente disolución en la nada. Muchos grandes pensadores 
como Erich Fromm, P. D. Ouspensky33, Julius Evola34, Julian Hu-
xley35, René Guénon36 o Arnold J. Toynbee37 previeron el actual caos 
encaminándose, al ritmo de su desarrollo tecnológico, hacia su pro-
pia aniquilación, hacia su hecatombe física y espiritual. La naturaleza 
funciona como un gran laboratorio donde se han llevado, se llevan y 
se llevarán a cabo experimentos, unos más evidentes y otros más se-
cretos. Antes de que existiéramos, razas ciclópeas poblaron la proto-
historia de la Tierra y desaparecieron sin dejar apenas rastros, quizá, 
a lo sumo, algunas construcciones megalíticas y poco más. Plasmó, 
con su estilo inigualable, el psicólogo alemán Philipp Lersch38 (1898-
1972) en El hombre en la actualidad39 esta impactante reflexión:



 - 27 -

El desarrollo del mundo occidental durante los últimos cien años se efectuó 
bajo el signo de un progreso externo basado en los conocimientos de las ciencias 
naturales, en los inventos de la técnica, y en la utilización de unos y otros en el 
campo de la industria y de la economía. Pero al mismo tiempo, y en creciente 
medida, se ha apoderado del hombre occidental la conciencia de que, pese del 
enriquecimiento que las conquistas y los logros de la civilización suponen para 
la configuración externa de la existencia, la vida interior del hombre se ha ido 
empobreciendo cada vez más en valores espirituales y de sentimiento.

Ese hombre «occidental» del siglo xxi es el producto de una de-
terminada cultura histórica de tradición helenística y judeocristia-
na. Dicha cultura surgió de unos determinados arquetipos en per-
manente conflicto, tal como nos lo recuerda el historiador francés 
Jacques Barzun40 (1907-2012) en el prólogo de su magna obra Del 
amanecer a la decadencia, 500 años de vida cultural en Occidente41:

La idea de cultura occidental como un bloque sólido con un solo significado 
es contraria a los hechos. Occidente ha sido una interminable secuencia de 
opuestos: en religión, en política, en arte, en moral y costumbres, la mayoría de 
los cuales perviven más allá de su primer momento de conflicto.

En relación con la aparición del progreso tecnológico y su 
impacto en la vida del hombre, el filósofo francés Jacques Ellul42 
(1912-1994), en su nota introductoria «Advertencia» perteneciente 
a La edad de la técnica43, señalaba lo siguiente:

Tampoco se trata de hacer un balance positivo o negativo de los logros alcan-
zados actualmente por las técnicas. En modo alguno pretendemos establecer un 
paralelismo entre sus ventajas y sus inconvenientes. No repetiremos una vez más 
que la duración del trabajo ha disminuido gracias a las técnicas, que el nivel de 
vida ha aumentado, pero que el obrero encuentra muchas dificultades para adap-
tarse a las máquinas. Estamos convencidos de que nadie puede hacer el balance 
efectivo y detallado de la totalidad de los efectos debidos al conjunto de las técnicas. 



 - 28 -

Una de las causas por las que nuestra civilización occidental 
moderna se asemeja cada vez más al modelo del termitero es el 
vertiginoso desarrollo de su tecnología y nuestra ignorancia por 
mantenerla controlada. Las termitas (al igual que el resto de los 
insectos) tuvieron, hace millones de años, su oportunidad para en-
carar una evolución armónica, quizá hasta consciente de sí mis-
ma, pero aquello fue un experimento condenado al fracaso, fallido 
desde el principio; hoy en día, no sabemos por qué sucedió de 
aquella manera. La Tierra es el lugar elegido para que, en su gran 
laboratorio, tenga la oportunidad de evolucionar la especie Homo 
sapiens hacia formas superiores de conciencia; en caso contrario, le 
esperará, a la vuelta de la esquina, es decir, en unos pocos siglos 
(o probablemente todavía menos), la inevitable extinción. Ojalá 
estemos todavía a tiempo y aprendamos la lección. 

Erich Fromm, en La condición humana actual44, exponía en este 
texto estremecedor la verdadera situación de la humanidad sobre 
la Tierra:

A pesar de la producción y el confort crecientes, el hombre pierde cada vez 
más el sentido de ser él mismo; tiene la sensación de que su vida carece de sen-
tido, aun cuando tal sensación sea en gran parte inconsciente.

En el siglo pasado el problema era que Dios está muerto en nuestro siglo el 
problema es que el hombre está muerto En el siglo xix, inhumanidad signifi-
caba crueldad; en el siglo xx significa enajenación esquizoide. En otros tiempos 
el peligro era que los hombres se convirtieran en esclavos. El peligro del futuro 
es que los hombres lleguen a convertirse en robots. Verdad es que los robots 
no se rebelan. Pero dada la naturaleza del hombre, los robots no pueden vivir 
y mantenerse cuerdos: se convierten en gólems45; entonces buscarán destruir al 
mundo y destruirse a sí mismos, pues ya no serán capaces de soportar el tedio 
de una vida falta de sentido y carente completa de objetivos.

Una nueva palabra para una nueva realidad: los robots; emplea-
da por primera vez por el escritor checo Karel Čapek46 (1890-1938) 
para designar a autómatas (del checo robota a partir del antiguo es-



 - 29 -

lavo rabotats, que significa ‘trabajar’) con el objetivo de encargarse 
de las tareas más pesadas, un día no muy lejano nos reemplazarán.

§

La jaula de hierro de Max Weber

El sociólogo norteamericano Ernst Breisach47 (1923-2016) en 
Sobre el futuro de la Historia, el desafío posmodernista y sus consecuencias48 
cita la célebre expresión «La jaula de hierro» del filósofo alemán 
Max Weber49 (1864-1920); expresa con ella las circunstancias del 
hombre de la era postindustrial, en los «tiempos líquidos»50 de la post-
modernidad. Ambiguo y retorcido concepto de postmodernidad o 
mejor todavía de su par gemelo el postmodernismo, considerado 
como movimiento filosófico, cajón de sastre para etiquetar todos 
los fenómenos sociales, los estéticos, en particular, incluyendo la 
arquitectura, etc., y de esta forma situarnos al término histórico de 
la etapa industrial moderna. El politólogo sudafricano Alex Calli-
nicos51 (1950) en Contra el Postmodernismo52, señalaba que:

La década de 1980 constituyó un momento estelar para el postmodernis-
mo. Uno de sus principales propagandistas, Ihab Hassan53 (1925-2015), 
llegó a escribir en una colección editada en 1987: «Quisquillosos académicos 
evitaron alguna vez la palabra postmoderno como quien elude el más sospecho-
so neologismo. Ahora, sin embargo, el término se ha convertido en el santo y 
seña de nuevas tendencias en cine, teatro, danza, música, arte y arquitectura; 
en filosofía, teología, psicoanálisis e historiografía; en nuevas ciencias, tecnolo-
gías cibernéticas y varios estilos de vida culturales».54

Y más adelante:

Lo que tienen en común las diversas descripciones del postmodernismo, a 
menudo mutua e internamente contradictorias, es la idea de que los recientes 
cambios estéticos, con independencia de cómo se caractericen, son sintomáticos 



 - 30 -

de una novedad radical y de mayor alcance, de una transmutación esencial de 
la civilización occidental.

El filósofo y sociólogo italiano Gianni Vattimo55 (1936-2023), 
especialista en la materia, escribía lo siguiente en la introducción a 
su ensayo El fin de la modernidad56:

[...] parece que todo discurso sobre la posmodernidad es contradictorio, y 
precisamente esta es, por lo demás, una de las objeciones más difundidas hoy 
contra la noción misma de lo posmoderno […] lo posmoderno se caracteriza 
no solo como novedad respecto de lo moderno, sino también como disolución de 
la categoría de lo nuevo, como experiencia del «fin de la historia» [...]. Ahora 
bien, una experiencia de «fin de la historia» parece ampliamente difundida en 
la cultura del siglo xx, en la cual y en múltiples formas retorna continuamente 
la idea de un «ocaso del Occidente» que, en última instancia, parece particu-
larmente pertinente en la forma de la catástrofe atómica. En este sentido catas-
trófico, el fin de la historia es el fin de la vida humana en la tierra. Como la 
posibilidad de semejante fin nos incumbe realmente, la impresión de catástrofe 
difundida en la cultura actual dista mucho de ser una actitud inmotivada. 

Y en La sociedad transparente57, fechado en el año 1989, en el ca-
pítulo «Posmoderno: ¿Una sociedad transparente?», señalaba que:

Hoy se habla mucho de posmodernidad; es más, tanto se habla que casi ha 
llegado a convertirse en algo obligado distanciarse de este concepto, considerarlo 
como una moda pasajera, declararlo una vez más un concepto «superado» 
[…]. Pues bien, yo considero, al contrario, que el término posmoderno sí tiene 
sentido, y que tal sentido se enlaza con el hecho de que la sociedad en la que 
vivimos sea una sociedad de la comunicación generalizada, la sociedad de los 
mass media.



 - 31 -

Habría que considerar este texto, en su contexto temporal, es 
decir, una decena de años antes de la explosión de la era de la 
comunicación audiovisual digital y que la influencia de esos mass 
media ha llegado a ser omnipresente en nuestras sociedades con-
temporáneas.

Y a continuación:

Ante todo: hablamos de posmoderno porque consideramos que, en alguno 
de sus aspectos esenciales, la modernidad ha concluido. El sentido en el que se 
puede decir que la modernidad ha terminado depende de lo que se entienda por 
modernidad. Entre las muchas definiciones de esta, hay una, creo, que permite 
llegar a un acuerdo: la modernidad es la época en la que el hecho de ser moder-
no se convierte en un valor determinante […]. De acuerdo con mi opinión es, 
más o menos, esta consideración «eulógica»58, vindicativa, del ser moderno, lo 
que caracteriza toda cultura moderna.

Y más adelante afirmaba que:

Junto con el fin del imperialismo y el colonialismo, otro gran factor ha venido 
a resultar determinante para la disolución de la idea de historia y para el fin de 
la modernidad: se trata del advenimiento de la sociedad de la comunicación […]. 

Y a la pregunta si el advenimiento de la sociedad de la comuni-
cación conlleva automáticamente una sociedad más transparente, 
más democrática, incluso, por la facilidad en satisfacer el derecho a 
informarse de una manera veraz, responde:

[…] Así se desemboca en el segundo punto, el que se refiere a la «sociedad 
transparente» […] lo que intento sostener es: a) que en el nacimiento de una 
sociedad posmoderna los mass media desempeñan un papel determinante; b) 
que estos caracterizan tal sociedad no como una sociedad más «transparente», 
más consciente de sí misma, más «iluminada», sino como una sociedad más 
compleja, caótica incluso; y finalmente c) que precisamente en este «caos» resi-
den nuestras esperanzas de emancipación.



 - 32 -

Esperanzas de emancipación, que con la perspectiva de los he-
chos que da la lejanía desde que estas frases fueron escritas no se 
han cumplido. 

Salvando este paréntesis, es, en definitiva, parafraseando al fi-
lósofo austríaco Viktor Frankl59 (1905-1997), la del «hombre en 
busca de su sentido» (sic):

En la era moderna avanzada, las masas dominantes hacían de la sociedad 
y de la vida pura rutina producida por intereses exclusivamente materiales. 
La burocracia era la más importante de las nuevas, pero ya integradas insti-
tuciones, estabilizadores necesarios de un mundo desprovisto de sus costumbres 
tradicionales. Su rutinización y la cuantificación de los problemas vitales eran 
perfectos para regular la vida moderna […]. La nueva sociedad que se desha-
cía de la tradición al precio de vivir en una «jaula de hierro» no tenía espacio ni 
para la libertad verdadera, ni para una vida con sentido pleno, ni para actuar 
de forma responsable.

Más bien una jaula de fibra de vidrio, base de la tecnología digital 
actual. Ernst Breisach cita estas palabras de Weber, para describir 
al Homo sapiens obnubilado por la quimera de un progreso infini-
to: «especialistas sin alma, sensualistas sin corazón; esta anulación 
les hace imaginar que han conseguido un nivel de civilización sin 
precedentes»60. Es lo que Weber llamaba «producir una jaula de 
hierro para la nueva servidumbre» (sic). Pero él nunca facilitó una 
información explícita acerca de cómo podía el hombre moderno 
(y más aún el posmoderno) escapar de la jaula de hierro; no señaló el 
camino de la salida, la llave que abría su cerrojo. Hay un texto muy 
significativo de P. D. Ouspensky con relación a este tema, del cual 
no podemos extendernos demasiado por razones obvias, pero que 
vale la pena citar; pertenece a En busca de lo milagroso-fragmentos de 
una enseñanza desconocida61. Trata de parte de una conversación que 
mantuvo con su maestro espiritual G. I. Gurdjieff62:



 - 33 -

Usted no se da cuenta de su propia situación. Ud. está preso. Todo cuanto 
puede Ud. desear, si es una persona sensata, es salir de esta cárcel. ¿Pero cómo 
va a hacerlo? Es preciso cavar un túnel. Un hombre no puede hacerlo por sí 
solo […]. Lo que, es más, nadie puede huir de esta cárcel si no obtiene la 
ayuda de quienes han huido antes que él. Únicamente estos pueden indicarle en 
qué forma es posible huir, pueden enviarle herramientas, limas, sogas o lo que 
fuere necesario. Un preso, solo y por sí mismo, no puede hallar a esta gente que 
ha huido, no puede ponerse en contacto con ella. Necesita una organización. 
Nada puede hacerse sin una organización.

La búsqueda de una organización espiritual (a la que hacía re-
ferencia, «sous entendu», Gurdjieff) que nos permita salir de nuestra 
propia cárcel es misión de cada sociedad y de cada hombre en 
particular; dependerá fundamentalmente del nivel de conciencia 
y de la voluntad del individuo, como persona y como ser político 
también. Una teoría del progreso, hegemónica en la época de la 
primera revolución industrial, a principios del siglo xx, postulaba 
que la ciencia llevaría a la sociedad a beneficiarse de sus aplicacio-
nes industriales, tecnológicas y conducirla hacia la abolición del 
trabajo físico. Este sería sustituido en su casi totalidad por las má-
quinas y los obreros manuales, poco a poco, irían desapareciendo. 
A este propósito, advertía el economista francés Frédéric Bastiat63 
(1801-1850) en estas frases del capítulo «Las máquinas» de Lo que 
se ve y lo que no se ve64 :

¡Malditas sean las máquinas! Su potencia creciente hace caer en la pobreza 
cada día a millones de obreros, dejándolos sin trabajo, sin salario y sin pan. 
¡Malditas sean las máquinas!

Fue el coetáneo de Henry D. Thoreau65 (1817-1862) y de 
Samuel Butler66 (1835-1902), otros dos furibundos enemigos 
del progreso técnico, en contra del desarrollo y la expansión 
de un imperio nuevo construido por máquinas cada vez más 
potentes.



 - 34 -

Por otra parte, el historiador de la ciencia y filósofo social inglés 
Samuel Lilley67 (1914-1987) escribió muy acertadamente, en Hom-
bres, máquinas e historia68, que:

La Historia, como se ha dicho, es la ciencia del futuro. En otras palabras, si 
queremos controlar nuestro futuro y dirigirlo hacia fines deseables, nuestra prin-
cipal tarea consistirá en estudiar el pasado en orden a comprender cuál ha sido el 
desarrollo de la sociedad y aplicar a nuestro tiempo las lecciones que se obtengan.

Y al hilo de lo considerado, no dejaré pasar la oportunidad de 
sincerarme con el lector. Quisiera rendir mi humilde homenaje a 
los grandes pensadores que vivieron en un pasado no muy leja-
no —que aún palpita entre nuestras manos—, pero injustamente 
olvidados; rescatar su memoria del río Leteo, que, como sabemos, 
era el río del olvido, uno de los cinco que recorrían el Hades o 
inframundo, tal como lo relata la mitología griega. Fueron filóso-
fos e historiadores, honestos pensadores y eruditos, estudiosos del 
acontecer y del devenir humano, también sociólogos clarividentes, 
todos ellos profundamente concienciados y preocupados por el 
futuro de la humanidad. Alertas a los síntomas, a los impercepti-
bles indicios de la enfermedad que se avecina a pasos agigantados, 
fueron raramente escuchados por los poderosos de este mundo 
ante la total indiferencia de las masas. Tengo en mi mente a Marcel 
de Corte69 (1905-1994), al profesor Boris Mouravieff70 (1890-1966) 
—al que le dedico este ensayo—, a Georges Corm71 (1940-2024) 
y tantos otros. Sirva este estudio como un modesto intento en la 
recuperación de su memoria histórica. 

Como resumen, citaré al Dr. Alexis Carrel, autor de esta inte-
resante reflexión que pertenece a una pequeña joya de la literatura 
espiritual titulada La incógnita del hombre:

Si se hundiese nuestra civilización construiríamos otra. Pero ¿es indis-
pensable sufrir la agonía del caos antes de alcanzar el orden y la paz? ¿No 
podemos elevarnos de nuevo sin pasar por la sangrienta regeneración del tras-



 - 35 -

torno total? ¿Somos capaces de renovarnos, de evitar los cataclismos que son 
inminentes y de continuar nuestra ascensión?

¿Se condenará el hombre posmoderno a vivir la distopía, tal 
como Aldous Huxley72 (1894-1963) pintó en Un mundo feliz? ¿Un 
mundo de máquinas y de hombres-máquinas reducidos al nostálgi-
co recuerdo de la libertad sacrificada en aras del progreso o pade-
cer la existencia de una vida, sin rumbo y sin esperanza, como la de 
las termitas dentro de sus oscuros e infernales termiteros?

El filósofo, ensayista y crítico literario Jean François Revel73 
(1924-2006) escribió este texto estremecedor que pertenece a El 
conocimiento inútil74:

Mantener al hombre en la ignorancia de sí mismo es la meta de todos los 
gobiernos, sean estos democráticos o dictatoriales. Podría aquí citar 1984, de 
George Orwell, o en Un mundo feliz, de Aldous Huxley, escritores muy 
conocidos del público en general. Escribieron libros muy reveladores sobre este 
asunto. En Un mundo feliz, sus habitantes son procreados in vitro como 
si fueran partes de una cadena de montaje, tal como la inventó Henry Ford 
para ensamblar sus coches, sacrificando la ética y los valores morales en aras 
de conseguir una sociedad compuesta por miles de hombres robots perfectamente 
jerarquizados; máquinas inhumanas, sin opiniones ni puntos de vista propios, 
cuya voluntad es anulada con la mítica droga soma y mantenerlos, de esta 
forma, en un estado de idiota docilidad […]. Su libro no es más que una 
cruda parodia del statu quo actual. Hoy en día, podemos comprobar que sus 
presagios y premoniciones se están cumpliendo uno tras otro.

¿Será capaz el hombre de volver a su esencia, recuperando, en 
este duro ascender, el sentido de lo sagrado, de lo numinoso —en el 
sentido que le dio el teólogo y filósofo alemán Rudolf  Otto75 (1869-
1937)— y de esta forma reorientar su vida hacia la paz, la belleza y la 
armonía? El sociólogo rumano Matei Cǎlinescu76 (1934-2009) dejó 
escrito en su magnífico ensayo Cinco caras de la modernidad, Modernis-
mo, Vanguardia, Decadencia, Kitsch, Postmodernismo77 que:



 - 36 -

El capítulo reciente de la historia occidental es claramente una «Época de 
Problemas» en la que están presentes todos los síntomas de desintegración y 
ruptura, aunque aún existen esperanzas de que podría evitarse el colapso final 
de la civilización occidental.

Y finalmente, ¿adónde nos llevará todo esto? ¿Qué entenderá el 
posmoderno por verdad?

El historiador norteamericano Huston Smith78 (1919-2016), a 
este respecto, subraya esta cuestión cuando escribió lo siguiente en 
Más allá de la mente postmoderna79:

Mientras que en el pasado la gente discutía y luchaba acerca de qué punto 
de vista de la realidad era cierto, la postura postmoderna es que ninguno de 
ellos lo es. Los postmodernistas incluso se preguntan si la verdad cuenta con un 
significado en este contexto.	   

Por mi parte, creo que, tras la inminente hecatombe, en algún 
lugar, todo se reconstruirá de nuevo, como antes lo logró el au-
téntico cristianismo, prácticamente desaparecido de la Europa del 
siglo v, amparado en la fortaleza de su perfecto silencio místico, 
dentro de los sólidos muros de sus monasterios.

¡Que así sea!

Península Drake (Costa Rica), diciembre 2024.     


